
ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
54DOSSIER 

	" Rocío Belén Zaldumbide
Equipo de Antropología del Cuerpo y la Performance, Instituto de Ciencias Antropológicas, 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires 

https://orcid.org/0000-0002-0536-6007 

rociobzaldumbide@gmail.com

Fecha de recepción: 30/09/2024. Fecha de aceptación: 21/02/2025

Resumen

En el siguiente trabajo nos aproximamos a las matrices de representación de les 
desaparecides utilizadas en las intervenciones artísticas de lucha por los derechos 
humanos: el uso de los carteles, las rondas y las siluetas. Para ello analizaremos las 
acciones de Las Mariposas A.U.Ge., colectivo artístico actual, y buscaremos tender 
lazos con las acciones de los movimientos de derechos humanos de la década de 
finales del ‘70 y ‘80, particularmente en dos acciones organizadas por Madres de 
Plaza de Mayo.  Ante la imposibilidad de recomponer las vidas de les desaparecides, 
sin la certeza de su vida ni su muerte, se potencia la realización de acciones creativas 
entre el duelo y la denuncia. 

Palabras clave

Artivismo; Desaparecidos; Performance; Derechos humanos; Matrices de representación.

“Making the Invisible Visible”: Strategies of Representing the 
Disappeared in the Actions of the Artivist Group Las Mariposas 
A.U.Ge.

Abstract

This paper looks at the strategies used in artistic interventions within Argentine human 
rights movements to represent the disappeared, focusing on the use of posters, cir-
cular marches, and silhouettes. To this end, we analyze the actions carried out by Las 
Mariposas A.U.Ge., a contemporary artistic collective, and establish connections with 
the human rights movements of the late 1970s and 1980s, particularly two actions 

“Hacer visible lo invisible”: 
matrices de representación de 
las desaparecidas en acciones 
del grupo artivista Las Mariposas 
A.U.Ge. 

Es
te

 tr
ab

aj
o 

es
tá

 b
aj

o 
un

a 
Li

ce
nc

ia
 C

re
ati

ve
 C

om
m

on
s A

tr
ib

uc
ió

n-
Co

m
pa

rti
rIg

ua
l 4

.0
 In

te
rn

ac
io

na
l



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
55DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

organized by the Mothers of Plaza de Mayo. With no way to restore the lives of the 
disappeared, and with no certainty regarding their fate, artistic interventions emerge 
at the intersection of mourning and political denunciation, offering a powerful means 
of remembrance and resistance.

Keywords

Artivism; Disappeared; Performance; Human Rights; Strategies of Representation

Introducción

En el siguiente trabajo nos aproximamos a las matrices de representación de les des-
aparecides utilizadas en las intervenciones artísticas de lucha por los derechos huma-
nos. Para ello analizaremos las acciones de Las Mariposas A.U.Ge. (acción urbana 
de género) y buscaremos tender lazos con las acciones del movimiento de derechos 
humanos, particularmente durante la década de finales del 70 y los 80. Proponemos 
incluir como parte de la iconografía de la ausencia (Lozano, 2018, p. 36) estas acciones 
del colectivo artivista. Por lo cual, puntualizaremos en las estrategias performáticas, 
analizándolas desde la categoría de desaparecide, en pos de comprender las formas 
de representación que tomó esa figura, tanto en la última dictadura militar argentina 
como en democracia hoy en día. 

Este trabajo es parte de mi tesis doctoral, dirigida por Adil Podhajcer (Beca UBA-
CyT 2023), donde se analizan las intervenciones artivistas en las manifestaciones 
feministas en el espacio público de Ciudad de Buenos Aires; particularmente del 
grupo Vibra Mujer y Las Mariposas A.U.Ge. El estudio se focaliza en los modos de 
representar-presentar las violencias de género, y en particular los cuerpos violenta-
dos y/o ausentes, desde la corporalidad y su capacidad constituyente, su dimensión 
performativa y los modos en que permiten construir, disputar y transformar los lazos 
intersubjetivos, así como sus sentidos de identidad con el potencial de reconfigurar 
las agencias plurales, a partir de múltiples modos de denuncia política que redefinen 
las relaciones entre arte y política.

Cabe resaltar que el artivismo o activismo artístico (Felshin, N.,2001; Expósito, 2012; 
López Cuenca, 2018) en la Argentina tiene un desarrollo de más de medio siglo. Desde 
el Tucumán Arde, el Siluetazo, pasando por los escraches, el Grupo de Arte Callejero, 
el Taller Popular de Serigrafía, el grupo Etcétera (devenida hoy en Internacional 
Errorista), Iconoclasistas, G.R.A.S.A, hasta la actualidad donde algunos grupos ya 
tienen alrededor de veinte años y conforman una trama con los nuevos grupos emer-
gentes del 2015 a la fecha. La denuncia social hoy se caracteriza por una alta densidad 
simbólica y creativa, por la necesidad de generar acciones eficaces, que evadan la 
censura y la reprobación social y produzcan un efecto de shock. Esta nueva forma 
de intervencionismo permite que el movimiento social se encuentre en constante 
expansión territorial, local e internacional, y hacia la extensión de otros derechos, 
resignificando sus propias prácticas socio-estéticas. Así, vemos cómo se modificó 
el concepto de arte y al mismo tiempo el de la política, uniéndose en el activismo 
artístico. La Red de conceptualismos del Sur (Expósito, Vidal y Vindel, 2012) analizó 
estas prácticas centrándose en el contexto latinoamericano de los ’80; notando que 
el activismo artístico tiene a la política como tema, ya que es un proyecto específico 
que se enmarca en un proyecto macro de transformación social, política y subjetiva. 
Por otro lado, algunos autores como Delgado (2013) utilizan el concepto de artivismo 
para definir la forma de arte militante actual; caracterizada por suceder en plazas 
y calles, buscando interpelar las dinámicas socioeconómicas globales de manera 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
56DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

directa; realizado por artistas y no artistas, borrando los límites entre autor y obra 
al trabajar con la corporalidad, combinando la denuncia, lenguajes novedosos y una 
propuesta política de transformación de la realidad. Por último, podemos mencionar 
dos apropiaciones del término por investigadoras feministas de Argentina quienes lo 
especifican según el proyecto político en el que se insertan estas prácticas: artivismo 
feminista (Sarasúa y Cabrera, 2020) y artivismo (trans)feminista (Polti, 2021). 

Silvina Díaz (2019) sostiene que en los últimos años ocurrió un redescubrimiento de 
la capacidad transformadora e intervencionista de la política y del rol central de la 
cultura en la construcción del orden social. Con la vuelta de las políticas neoliberales y 
los discursos negacionistas de la última dictadura, emergieron como reacción nuevos 
colectivos artísticos. Estos realizan intervenciones y performances urbanas con una 
“mayor articulación con los movimientos sociales en vistas de recuperar el sentido 
político, cultural e identitario” (Díaz, 2019, p. 171). Resalta su modo de creación 
colectiva como rechazo al individualismo y el aislamiento que propician los medios 
tecnológicos y los nuevos consumismos.    

Por ello creemos que es de suma importancia poner el foco en los nuevos colecti-
vos, como Las Mariposas A.U.Ge., que particularmente buscando nuevas formas de 
disputar el campo político desde el intervencionismo urbano de la última década, a 
la vez retoman estrategias de intervenciones de los ‘70 y 80’ de los movimientos de 
derechos humanos, en las que profundizaremos más adelante.   

Las Mariposas A.U.Ge.

Las Mariposas A.U.Ge. son un grupo artístico-político apartidario, que denuncia la 
trata de personas con fines de explotación sexual. Lo realizan por medio de lo que 
ellas definen como acciones urbanas de género, que dan lugar a la sigla A.U.Ge. Desde 
el accionismo urbano visibilizan dicha problemática, irrumpiendo en el cotidiano 
de las personas en la ciudad y al mismo tiempo produciendo una transformación 
micropolítica en las propias “mariposas”. Las participantes de Las Mariposas A.U.Ge. 
se autodenominan 'mariposas' sin distinción según el género de la persona, sino que 
prima la participación en el grupo, buscando la unidad e integración bajo una misma 
acción con un mismo objetivo. Las Mariposas A.U.Ge. surge en el 2014 y realiza su 
primera acción el ocho de marzo, en el marco del Día de la Mujer. Fue convocada por 
Blanca Rizzo, bailarina, coreógrafa y docente (E.M.A.D. y U.N.A.), en relación con 
Margarita Meira, madre de Susana Graciela Becker (desaparecida en enero de 1991). 
Desde sus inicios, tiene el objetivo de “visibilizar y problematizar el delito de la trata 
de personas con fines de explotación sexual a través de acciones artísticas urbanas” 
(Manifiesto Las Mariposas A.U.Ge., 2014 [folleto de campo]). A su vez, en las acciones se 
comienzan a agrupar y luego organizar familiares y amigues de desaparecidas, lo que 
dio lugar a la conformación de Madres de Víctimas de Trata y Madres contra la trata.

En el año 2015 Las Mariposas A.U.Ge. realiza una acción de mayor alcance. El 16 
de marzo en conjunto con Los Tambores No Callan y al cumplirse diez años de la 
desaparición de Florencia Penachi, realizan una intervención artística con más de 
cien participantes, con quienes luego conformarán el Frente Cultural 24 de marzo. 
Actualmente, la agrupación activa en el marco de la Marcha del 8M, la Marcha del 
24 de marzo por la Memoria Verdad y Justicia, la Marcha de Ni Una Menos, en la 
Semana Se Trata de No Más Trata y ronda un viernes de cada mes; además de festi-
vales o eventos puntuales a los que es invitada.

El colectivo artivista tiene una convocatoria abierta permanente y se define como 
“un grupo de personas que rechaza el sistema patriarcal y la violencia de género en 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
57DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

todas sus formas” (Manifiesto Las Mariposas A.U.Ge., 2014 [folleto de campo]), es decir, 
personas que comparten una ideología y en función de un objetivo común realizan 
prácticas estéticas. No se llaman artistas, ni bailarinas, ni actrices, sino simplemente 
un grupo de personas que realizan acciones. Esto concuerda con lo que algunos 
autores llaman intervencionismo, activismo o grupos que realizan prácticas socio-estéticas. 
Ana Longoni define el activismo artístico como “personas o colectivos, se definan o 
no como artistas, que asumen prácticas creativas para incidir en las condiciones de 
existencia, que buscan producir un efecto de denuncia o invención de otras lógicas 
de existencia” (declaración en Arte Urgente, 30 de septiembre 2017). Estas prácticas 
se oponen al arte autónomo burgués, conceptualizado de este modo por Bürger en 
Teoría de la Vanguardia (1997), el cual tiene como única finalidad ser contemplado, 
intentando alejarse de la sociedad, el arte por el arte mismo, donde su resultado es un 
producto que ingresa al mercado en forma de mercancía. En cambio, el accionismo al 
ser efímero, colectivo (sin que haya un director, en general), y realizarse en las calles, 
no puede ser atrapado como mercancía. Por ello Las Mariposas A.U.Ge. tensionan 
las fronteras entre la esfera de las artes y de la vida, tradicionalmente autónomas, 
pues en sus acciones interpelan fuertemente al espectador-participante y accionan 
desde su identidad, desvaneciendo la noción de personaje. También se oponen al arte 
autónomo por no generar diferencias entre lenguajes artísticos, como artes visuales, 
música, danza y actuación, sino que realiza acciones interdisciplinarias, donde en la 
producción y en la realización no se piensan de modo separado. 

Desaparecides

Las Mariposas A.U.Ge. utiliza el término “desaparecidas” para nombrar a las per-
sonas que se buscan y de las que se presume que están en redes de trata. Así en sus 
carteles figura, luego del nombre, la frase “desaparecida por las redes de trata” y en 
sus cánticos expresan “no están perdidas, son desaparecidas para ser prostituidas”, 
lema propio del movimiento feminista. Allí se aúnan casos de personas que faltan, 
de los que sus causas judiciales no están cerradas, por lo que los motivos de su des-
aparición mantienen el carácter de hipótesis. 

Denominan a las víctimas “desaparecidas”, la misma terminología que se utiliza para 
las víctimas de la última dictadura militar argentina. Esto sucede porque fueron 
secuestrades, detenides, torturades, asesinades y sus cuerpos ocultados. Es un proceso 
similar al que sufren las víctimas de trata y por ello retoman dicho término. Queremos 
resaltar que se trata de dos problemáticas sociales diferentes, aunque convergen en 
la consecuencia de la desaparición. Así es que para diferenciarlo resaltan en sus car-
teles las razones y el contexto en el cual desaparecieron; en democracia para la trata.

La desaparición forzada para la justicia argentina es “un secuestro, un arresto, una 
detención o cualquier otro acto que además de quitarte la libertad, te priva de la 
protección de un juez al no informar ni dónde estás ni tu situación (...) se considera 
un crimen de lesa humanidad” (Ley 26.298). Para pensar en la definición utilizada 
socialmente debemos aclarar que incluiría la desaparición de una persona viva y/o 
la desaparición del cuerpo de una persona fallecida. Por ello es interesante la defini-
ción que desarrolla Ximena Tordini al enunciar “la transformación de personas en 
NN, la conversión de hombres y mujeres con nombre, edad, sexo, ideas, afectos, en 
cuerpos enterrados, aislados, desprendidos de las redes sociales que los contenían, 
explican buena parte de los fenómenos de desaparición” (2021, p. 99). Justamente 
la problemática radica en la incertidumbre, en que al no haber cuerpo no se puede 
definir si la persona está viva o muerta. 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
58DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Seguimos el análisis de Rita Segato sobre los cuerpos desechados de mujeres en 
baldíos luego de un femicidio en Ciudad Juárez, México, donde sostiene que el ocul-
tamiento de los cuerpos es un nuevo tipo de violencia.  Ya que no se trata del asesi-
nato como consecuencia de una guerra o de un femicidio en la intimidad, sino que 
se da en el espacio público para denotar a nivel social el poder de los perpetradores 
con la invisibilización del cuerpo de la desaparecida. Esta violencia deja abiertas 
las búsquedas e investigaciones de causas ya que no permite determinar el destino 
final de la persona e inscribirla como fallecida. Segato enuncia que “no se trata 
simplemente de violencia sino de un tipo de violencia muy particular por el cual la 
victoria, la aniquilación, no resulta de una muerte humana sino de la sustracción de 
la humanidad de lo aniquilado” (Segato, 2018, p. 79). De esa manera también le es 
negada la posibilidad de un duelo social y de un entierro, rito funerario de larga data 
que inscribe al fallecido como parte de la sociedad; en sus palabras le quita el estatuto 
de “muerte humana” (p.80). 

Estas violencias se dan en el marco del ejercicio de la necropolítica (Mbembe, 2011) 
por parte de los Estados. Es decir, el derecho de los Estados modernos a decidir 
“quién puede vivir y quien debe morir” (p.19) como forma de ejercer su soberanía. Así 
mismo, incluye la naturalización de formas aceptables de matanzas, principalmente, 
cuando se percibe la vida del otro como un atentado a la propia vida; causando que se 
perciba como dador de seguridad su asesinato. Como sostiene Ileana Diéguez (2020), 
en su conferencia “Cuerpos liminales: imaginación y saberes. A propósito de la des/
aparición y la búsqueda”, lo desaparecido instala la existencia de los necropoderes que 
dieron origen a dicha desaparición, e igualmente la subraya y denuncia. 

Encontramos diferentes razones de desaparición de las personas en democracia en la 
Argentina. Entre los casos más reconocidos a nivel social se encuentran: por silencia-
miento de un testigo de los crímenes de la última dictadura cívico-militar en el caso 
de Jorge Julio López, a causa de la represión policial o gatillo fácil de Luciano Arruga 
y Santiago Maldonado y por ser secuestradas por redes de trata para la explotación 
sexual María Cash y Marita Verón. Tordini describe estos casos en su libro Desapa-
recidos y desaparecidas en la Argentina contemporánea, donde desarrolla que el factor 
común de todas las desapariciones es el acto de buscar. 

Diéguez (2020) analiza cómo la necropolítica entra en vínculo con acciones artísticas, 
analizando diferentes casos latinoamericanos, llegando a la conclusión de que a partir 
del arte se puede llamar la atención y despertar la reacción sobre sucesos o personas 
que previamente no tenían esos efectos. Es decir, que para ella estas acciones tienen la 
capacidad de producir transformaciones en el tejido social. A continuación, analizare-
mos tres formas de denuncia de esas ausencias que comparten las luchas por justicia 
a partir de la visibilización de les desaparecides en dictadura y de les desaparecides 
en democracia; particularizando en acciones de Madre de Plaza de Mayo, referente en 
los movimientos de derechos humanos en la Argentina, y de Las Mariposas A.U.Ge. 

Matrices de representación de les desaparecides 

A partir del registro de diferentes acciones de Las Mariposas A.U.Ge. del 2016 a la 
fecha, participando como fotógrafa y/o performer, propongo analizar diferentes 
matrices de representación de les desaparecides, que retoman de las acciones rea-
lizadas por el movimiento de Derechos Humanos que tienen su origen a fines de la 
década los 70 y principios de los 80. Para ello seleccionamos tres en particular: los 
carteles, las rondas y las siluetas. Todas ellas son formas creativas de responder a 
la pregunta sobre la representación de las ausencias, los modos de hacer visible lo 
invisible, comunicable lo indecible por el horror que causa. Se trata de formas que 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
59DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

fueron encontrando los organismos y colectivos para visibilizar las búsquedas de 
desaparecides, en una primera instancia, y consecuentemente denunciarlo frente al 
Estado y la sociedad. 

Imagen 1 – Registro del día 28/09/2019 – Crédito: Rocío B. Zaldumbide 

Cartel

Durante sus acciones, Las Mariposas A.U.Ge. llevan cada una de las participantes un 
cartel.  Los mismos contienen una foto del rostro de una desaparecida, su nombre, 
edad, lugar y fecha de desaparición. Este es acompañado de una frase: “desaparecida 
por las redes de trata”.

Imagen 2 – Registro del día 28/09/2019 – Crédito: Rocío B. Zaldumbide 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
60DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Durante caminatas y detenciones pueden ubicarse en el pecho, en la espalda o ambas 
(imagen 1). Es interesante que Las Mariposas A.U.Ge. en todas sus acciones trabaja 
con largos períodos de quietud y con desplazamientos lentos. Otro uso que le dan es 
levantarlos hacia el frente (imagen 2), marcando una mayor intensidad de la denuncia 
de la búsqueda para que el transeúnte los lea o fotografíe. Y por último se usan a la 
altura del rostro cuando están de pie (imagen 3). Esto conforma un nuevo cuerpo 
donde a la altura del rostro de la participante vemos el rostro de una desaparecida, 
que le brinda su cuerpo, torso y piernas para hacerse presente. Este uso performá-
tico se vincula con el trabajo corporal de hacer visible a las desaparecidas, vaciarse la 
participante para dar lugar por un tiempo acotado al cuerpo de las desaparecidas; 
palabras dichas por quienes guían la preparación para la acción en reiteradas veces. 
De esa manera, el cuerpo de la participante y de la chica desaparecida se superponen 
en un mismo cuerpo.

Además, los carteles se van modificando por diferentes situaciones sociales. Las razo-
nes más repetidas son: el acercamiento de nuevas familias al colectivo, por querer 
visibilizar en una acción puntual las desaparecidas de un territorio específico o una 
fecha particular para denunciar un caso concreto. Estos carteles son conformados 
en vínculo con las familias u organizaciones de familiares como Madres Contra la 
Trata y Madres Víctimas de Trata, ya que estas comparten las fotografías y fechas o 
los carteles ya confeccionados. 

Los carteles permiten que la función comunicativa prevalezca en la acción. Son ele-
mentos que brindan una información muy clara y directa, la denuncia precisa del 
grupo, los nombres de las víctimas, las razones de esas desapariciones. En 2021 Las 
Mariposas A.U.Ge. descentraliza sus acciones de la Plaza de Mayo y comienza a 
accionar también en Almirante Brown y Tigre, el lugar de desaparición cobró una 
mayor importancia, por lo que se confeccionaron nuevos carteles para visibilizar 
casos de personas del partido o barrio. 

Imagen 3 – Registro del día 08/03/2020 – Crédito: Cecilia Chianetta

Este uso de carteles de búsqueda de personas es una de las características de las accio-
nes de los movimientos de derechos humanos. Desde la primera ronda de Madres 
de Plaza de Mayo en 1977, antes de utilizar el reconocido pañuelo, ya presentaban 
carteles colgados en el pecho con la foto del rostro de les desaparecides o la foto 
enganchada con alfileres a la ropa (imagen 4). En un principio contenían el nombre 
de la persona, particularizando en la identidad y vínculo de familiaridad entre quien 
lleva el cartel y la persona fotografiada. Hoy en día, la icónica bandera de las Madres 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
61DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

de Plaza de Mayo azul es más pregnante que las fotografías de les desaparecides, 
y que el nombre y fecha, pues son más pequeños y de difícil lectura en medio de la 
movilización. Como expresa Longoni (2010), se eliminaron las particularidades para 
dar mayor lugar a la representación plural de les desaparecides, al tiempo que la lucha 
se colectivizaba permitiendo de que cualquier persona pudiera portar un cartel y no 
particularmente un familiar. 

Así, podemos ver cómo se perpetúa la centralidad de la imagen que en un primer 
momento sirve como referencia de búsqueda de esa persona y que propicia, en ambos 
casos, la colectivización de la búsqueda, interpelando a la sociedad. 

Imagen 4 – Registro del día 10/06/1987 – Crédito: Gamma-Rapho

Rondas

La intervención fundamental que Las Mariposas A.U.Ge. sostienen son las Rondas 
contra la trata, realizadas un viernes al mes (imagen 5). En ellas, vestidas comple-
tamente de rojo, las mariposas se congregan y rondan alrededor de la Pirámide 
de Mayo o de algún mástil o memorial presente en el espacio de la intervención. 
Así, recuperando la acción de Madres de Plaza de Mayo, por una hora circulan con 
desplazamientos lentos, todas al mismo ritmo y en silencio total. De esa manera, su 
caminar contrasta con el paso acelerado de los transeúntes y los ruidos del centro de 
la ciudad. Esta acción es convocada por Las Mariposas A.U.Ge., pero en ellas también 
participan familiares y amigues de desaparecidas. Principalmente, elles hacen uso de 
la palabra al final de la acción y algunes también se suman rondando de rojo.



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
62DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Imagen 5 – Registro del día 22/01/2021 – Crédito: Rocío B. Zaldumbide 

Para realizarla, al recuperar un símbolo tan característico de las Madres de Plaza de 
Mayo, Las Mariposas A.U.Ge. por medio de un encuentro en persona con represen-
tantes de las dos líneas de Madres, les pidieron permiso para retomar su símbolo y 
ocupar la Plaza, un espacio tan propio por tener la representación de los pañuelos 
blancos pintados en el piso. Tanto Hebe de Bonafini como Nora Cortiñas dieron su 
permiso enfatizando que la plaza es de todos (entrevista realizada a Blanca Rizzo en 
2018). 

Para retomar un poco la historia podemos comentar que las rondas de las Madres de 
Plaza de Mayo surgen el 3 de abril de 1977 con catorce mujeres que se encontraron en 
la Plaza esperando ser recibidas por Jorge Rafael Videla para poder dar lugar a sus 
denuncias. Ante las amenazas policiales sobre la obligación de circular en el espacio 
público, ya que estaba prohibida la congregación de personas, de a dos tomadas del 
brazo comenzaron a caminar alrededor de la Pirámide. Desde ese momento cada 
jueves a las 15:30 horas rondan la Pirámide, con solo una breve interrupción debido 
al aislamiento social preventivo y obligatorio provocado por la pandemia mundial 
COVID 19 en 2020.  



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
63DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

En su estudio sobre las rondas de las Madres de Plaza de Mayo, Diana Taylor (2000), 
pionera en los estudios de performance, considera que la performance transmite 
una memoria colectiva que se actualiza a través del trauma presente. Estas crean un 
espacio privilegiado para el entendimiento del trauma y la memoria. La presencia 
corporal es central, de la que deriva su gran eficacia. Opera simultáneamente en el 
nivel emocional, psicológico y político. Sostiene que les desaparecides se vuelven 
presentes a través de la performance. La acción se caracteriza por su movimiento 
circular, lo que expone la transgresión a la imposibilidad de reunión de personas 
en el espacio público, impuesta por la dictadura. A su vez, por la forma del caminar, 
se opone al movimiento recto propio de los militares. Sostiene que como un rito, la 
ronda de las Madres genera una distancia estética que permite canalizar el dolor y 
fuerza al espectador a responder completando el significado de la acción. 

Imagen 6 – Archivo Madres de Plaza de Mayo - Circa 1977

Por otro lado, vemos que esta acción de Las Mariposas A.U.Ge. a partir del uso del 
color rojo, entra en vínculo con otras acciones que denuncian la violencia patriarcal. 
Por su parte, Diéguez (2018) analiza través de su relevamiento de acciones artivistas 
como Alfombra roja del Proyecto Navajas y Acción Cantutas de Ricardo Viesse, cómo el 
rojo es un color que se aproxima miméticamente a la sangre, figurando en la actuali-
dad la pérdida de la vida; “una roja y espectral encarnación de la ausencia” (p.208). 
En este recorte cromático podemos incluir también la acción Zapatos rojos de Elina 
Chauvet, que busca mensurar las muertas por la violencia patriarcal, y el Banco rojo o 
Panchina Rossa iniciada por el Municipio de Turín (Italia), visibilizando los femicidios 
en vínculos románticos. El rojo es un color que llama la atención por su pregnancia, 
una tarea importante en el espacio público. En particular, Las Mariposas A.U.Ge. al 
estar todas vestidas de este color, llaman la atención como un punto que se mueve en 
conjunto, extra-cotidiano, que según ellas es “un gran basta!” (Manifiesto Las Mariposas 
A.U.Ge. 2014 [folleto de campo]). En su manifiesto, hacen mención a que este color 
fue elegido por su relación con la sangre de la vida y de la muerte, de la femineidad 
por la menstruación y como una señal de alto a la violencia patriarcal. 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
64DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Imagen 7 – Registro del día 08/03/2022 – Crédito: Luna Zanoun

Siluetas

Las siluetas aparecen en la acción “Mariposas de Tiza” presentada el 8 de marzo de 
2022 en el marco de la Marcha por el Día Internacional de la Mujer. Esta se compone 
de una secuencia de momentos unitarios que se encadenan a partir de la marcación 
de la música, permitiendo el paso de un cuadro a otro en diferente orden depen-
diendo de las disposiciones y necesidades propias de la marcha. Así es que uno de 
sus cuadros comienza conformando la figura del cardumen, ubicando los cuerpos 
de manera cercana intercalados formando una pirámide. Con movimientos rectos y 
rápidos se alude a una maquinaria que golpea, silencia y arroja al piso a las mujeres. 
La maquinaria está en relación al concepto máquina prostituyente, nombre del taller 
teórico brindado por Blanca Rizzo sobre el sistema patriarcal prostituyente (es la 
manera en que eligió nombrar para remarcar que para la sostenibilidad del sistema 
es necesario cada actor social como piezas de un engranaje). Cuando sólo quedan dos 
mujeres de pie estas cambian su actitud, se toman de las manos y giran para mirar 
a las que se encuentran en el piso. Allí con una tiza comienzan a marcar el contorno 
de la silueta de cada una, lo que da comienzo a los movimientos circulares de ellas 
(imagen 7). Luego con las tizas también se escriben frases (imagen 8), nombre o 
dibujos en el piso. Así se deja una huella, una marca de la presencia de esa ausencia.



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
65DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Imagen 8 – Registro del día 08/03/2022 – Crédito: Luna Zanoun

Las siluetas son utilizadas en los movimientos de derechos humanos en múltiples 
acciones hasta el día de la fecha. Podemos rememorar su origen en la Tercer Marcha 
de la Resistencia convocada por Madres de Plaza de Mayo el 21 de septiembre del 
1983. Las Marchas de la resistencia nacen en 1981 con la premisa de marchar durante 
24 horas en la Plaza de Mayo. En 1983 se ocupó la Plaza montando un taller al aire 
libre con la propuesta de producir colectivamente 30 mil siluetas de tamaño natu-
ral neutras (imagen 9). Por ello se lo conoce como El Siluetazo; una búsqueda por 
mensurar cuantitativamente la cantidad de desaparecides. Fue una iniciativa de los 
artistas visuales Rodolfo Aguerreberry, Julio Flores y Guillermo Kexel y para llevarlo 
a cabo tuvieron aportes de las Madres de Plaza de Mayo, Abuelas de Plaza de Mayo, 
otros organismos de derechos humanos, militantes políticos y activistas. Longoni lo 
analiza como “la disposición de una idea para que sea apropiada por la multitud en 
el contexto de un movimiento social que estaba liderando la resistencia a la dictadu-
ra” (2010, p.7), ya que aunque había un plan marcado permitió la reapropiación de 
los participantes y así surgieron realizaciones heterogéneas. Por medio de registros 
fotográficos de la época podemos ver cómo se construyeron algunas siluetas neutras, 
idea planificada ya que no tenían descripción individualizada de cada persona; y 
otras con particularidades como embarazos o diferentes alturas, niños, hasta llevar 
un nombre específico, cuando diferentes personas presentes buscaron representar a 
otros colectivos o individuos puntuales.



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
66DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Imagen 9 – Registro del día 21/09/1983 – Crédito: Eduardo Gil

Articulando acciones 

Longoni (2010) sostiene que hay dos matrices de representación de la figura del des-
aparecide en las acciones de los movimientos de derechos humanos en la Argentina 
de la década del 70 en adelante, que no son opuestas y permiten superponerse. Por 
un lado, está la fotografía que refiere a una persona puntual, con la que quien la porta 
puede mantener o no un vínculo familiar. Allí se presenta la ausencia del desapare-
cide mediante la evidencia de un momento previo donde ese cuerpo se encontraba 
presente. Funda su valor en el principio indicial de la fotografía, en términos de 
Charles Sanders Peirce (1974), el cual más allá de la imagen resultante, requiere de 
un momento pasado que es capturado en un papel fotosensible, en un vínculo de 
causa-consecuencia.

Por otro lado, está presente la silueta en la que el cuerpo del desaparecide es repre-
sentado por la huella que deja su falta, construida a partir de la presencia del cuerpo 
de un participante/denunciante. Así se superponen los dos cuerpos: el del participante 
y el del desaparecide. 

Podemos ver que en los modos en que son retomadas estas matrices por Las Mari-
posas A.U.Ge. la fotografía refiere al objetivo de visibilización de un caso puntual 
develando que detrás de los rostros de ausentes hay una red de trata. También, para 
alertar, y que si alguien la reconoce sepa que está siendo buscada y lo denuncie. Es 
decir, es una acción que forma parte de las maneras de búsqueda de personas desa-
parecidas en la actualidad.  

A su vez, la silueta da cuenta de la ausencia, marcando el espacio vacío. Es una 
forma de denuncia de que la trata existe como un problema social del que no están 
exentas las participantes. Allí se superponen el cuerpo del participante con el cuerpo 
de la desaparecida, la silueta muestra como la “huella del cuerpo se convierte en la 
huella de dos cuerpos” (Longoni, 2010, p.10), le desaparecide y le denunciante de su 
desaparición. 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
67DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

Esta superposición también sucede de una manera particular con el uso del cartel 
con la fotografía a la altura del rostro. Allí la fotografía presente en el cartel ubicada 
a la altura del rostro de la performer toma un lugar preponderante, siendo que la 
cara es el lugar de individuación de las personas; y el cuello, torso, brazos y piernas 
de la participante le completan el cuerpo. Se anula el rostro de la participante, pierde 
su amplia visión, y da lugar al rostro de la persona desaparecida. Se conforma un 
cuerpo nuevo, aunque no deja de remarcarse que ese rostro de una desaparecida es 
una fotografía, que no aparece realmente; ya que se la sigue buscando. Funciona a 
modo de archivo vivo, que propicia un mayor acercamiento de les espectadores a la 
acción, para leer los nombres de cada uno de los carteles.   

Como vimos a lo largo de este trabajo, hay múltiples estrategias para representar 
a les desaparecides o de representar su ausencia. Cabe resaltar que coincidimos 
con Diéguez, quien sostiene que “el arte no hace ‘aparecer’ nada, no cambia nada, 
apenas apuesta a imaginar, pese a todo” (2018, p. 218), recuperando allí las ideas de 
Didi Huberman, sobre las imágenes del horror en el contexto de la Segunda Guerra 
Mundial. Podemos pensar estas acciones como una forma de imaginación de re-
existencia, una “huella de una vida en otra” (Diéguez, 2020) que conforma un cuerpo 
liminal; donde la imaginación es sustancial para la búsqueda de les desaparecides. 
Entendemos por cuerpo liminal una superposición de cuerpos, “un tejido de presencias 
y ausencias (...) un cuerpo que cobija y sostiene otros cuerpos” (Dieguez, 2021, p. 17); 
un entre que permite la co-existencia y genera un distanciamiento en el espectador. 
Retoma el concepto de liminalidad de Turner y Van Gennep originado para caracteri-
zar ritos de pasaje, con el fin de focalizar en la dimensión corporal de esos procesos. 
En el contexto de una acción artivista, esta liminalidad es política, dado que permite 
presentar la superposición de cuerpos ausentes-presentes como forma de denuncia 
de la desaparición forzada de una persona. El arte construye así un puente entre la 
ficción y la realidad; extendiendo las condiciones de lo posible. 

En las acciones artivistas se produce una conciencia del trauma social a partir de accio-
nes estéticas en el espacio público. Por medio del uso de estrategias como el cartel, 
la silueta y la fotografía, la performance como un acto vivo transmite una memoria 
cultural. Taylor (2016) sostiene que la performance centrada en la memoria expresa 
en escena los dramas sociales y colectivos, ya que es el medio de transferencia de 
saberes corporizados que permitiría la reparación del tejido social.

Conclusión 

Como vimos, las acciones que denuncian violaciones a los derechos humanos se 
caracterizan por su creatividad y alto desarrollo estético, ya que tienen el desafío de 
hacer presente al ausente, le desaparecide, o de representar su ausencia. Por ello, las 
intervenciones artivistas de Las Mariposas A.U.Ge. retoma las estrategias del cartel, 
con su respectiva fotografía, la silueta y las rondas utilizadas por los movimientos 
de derechos humanos originalmente a fines de la década de los 70 y durante los 80, 
y retomadas hasta la actualidad.

Podemos pensar que ante la imposibilidad de recomponer las vidas de les desapa-
recides, sin la certeza de su vida ni su muerte, se potencia la realización de acciones 
creativas, que transitan entre el duelo y la denuncia. Las acciones tienen esa doble 
intención: recomponer el tejido social propiciando el duelo colectivo y a la vez denun-
ciar frente a la sociedad y el gobierno la aparición con vida de les desaparecides. 

En las acciones relevadas de Las Mariposas A.U.Ge. encontramos como matrices de 
representación de la ausencia o de les desaparecides, el uso de la fotografía presentes 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
68DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

en los carteles, las siluetas marcadas en el piso y el uso del cartel a la altura del ros-
tro.  Este último nos parece interesante porque aúna las dos matrices previas, ya que 
presenta un hecho anterior de existencia de esa persona por la imagen a la vez que 
superpone el cuerpo de le desaparecide y del participante. Estas matrices, señaladas 
previamente por Longoni en las acciones del movimiento de derechos humanos, es 
productiva para pensar el propio caso. 

Este análisis nos permite profundizar la reflexión acerca de las matrices de repre-
sentación de les desaparecides; donde estas acciones artivistas hacen presente la 
ausencia, denuncian la desaparición sacándola del ámbito familiar y volviéndola 
pública. Asumiendo que no es un problema individual-familiar que se expresa sólo 
en el espacio doméstico, sino que al pronunciarse como problemática colectiva se 
manifiesta en el espacio público, el lugar del Estado, del trabajo, la acción colectiva y 
el poder político. Subrayan el proceso productivo de las desapariciones remarcando 
el rol de los necropoderes en la actualidad. Son maneras de mensurar las ausencias, 
hacerlas visibles y aprehensibles para la sociedad, uno de los objetivos que tienen 
los colectivos artísticos relevados.



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
69DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

	# Referencia bibliográfica

	» Bürger, P. (1997[1974]). Teoría de la vanguardia. Península.

	» Delgado, M. (2013). Artivismo y pospolítica. Sobre la estetización de las luchas 
sociales en contextos urbanos. Quaderns-e de l’Institut Català d’Antropologia, 
18(2), 68-80.

	» Díaz, S. (2019). Reconstrucción de la memoria colectiva: teatralidad y espacio 
público. telondefondo, 29, 169-182. http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.
php/telondefondo/article/view/6522

	» Diéguez, I. (2018). Encarnaciones poéticas: cuerpo, arte y necropolítica. Athe-
nea Digital, 18(1), 203-219. https://doi.org/10.5565/rev/athenea.2250

	» Diéguez, I. (27 de junio de 2020). Cuerpos liminales: imaginación y saberes. 
A propósito de la des/aparición y la búsqueda. [Conferencia]. XI Jornadas 
Internacionales/Nacionales de Historia, Arte y Política. https://youtu.be/c1l-
EQaK57Q?si=em82dSBM9Vvn2ku0

	» Diéguez, I. (2021). Cuerpos liminales. La performatividad de la búsqueda. Docu-
mentA/Escénica.

	» Expósito, M., Vidal, A., & Vindel, J. (2012). Activismo artístico. En Red Concep-
tualismos del Sur (ed.). Perder la forma humana. Una imagen sísmica de los años 
ochenta en América Latina. Catálogo de exposición (pp. 43-50). Museo Nacional 
Centro de Arte Reina Sofía.

	» Felshin, N. (2001). ¿Pero esto es arte? El espíritu del arte como activismo. En P. 
Blanco, J. Carrillo, J. Claramonte & M. Expósito (Eds.), Arte crítico, esfera pública 
y acción directa (pp. 73-94). Ediciones Universidad de Salamanca.

	» Las Mariposas A.U.Ge. (2014). Manifiesto Las Mariposas A.U.Ge. [Folleto de 
campo].

	» Ley 26.298. (s.f.). https://www.argentina.gob.ar/justicia/derechofacil/leysimple/
desaparicion-forzada-de-personas

	» Longoni, A. (2010). Arte y política. Políticas visuales del movimiento de dere-
chos humanos desde la última dictadura: fotos, siluetas y escraches. Aletheia, 
1(1). http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.4278/pr.4278.pdf

	» López Cuenca, A. (2018). ¿Pero esto qué es? Del arte activista al activismo ar-
tístico en América Latina, 1968-2018. El Ornitorrinco Tachado. Revista de Artes 
Visuales, 8, 17-28. Universidad Autónoma del Estado de México.

	» Lozano, R. (2018). Dónde está Bruno. La práctica artística como «espacio de 
aparición». El Ornitorrinco Tachado. Revista de Artes Visuales, 8, 29-39. Universi-
dad Autónoma del Estado de México.

	» Peirce, C. S. (1974). La ciencia de la semiótica. Ediciones Nueva Visión.

	» Polti, V. (2021). Escucha performativa y artivismo (trans) feminista: Las tesis y 
sus resonancias sono-corpo-políticas. Estudios Curatoriales, 13, 61-72.

	» Sarasúa, V., & Cabrera, A. (2020). Artivismo feminista en la región Cuyo, Repú-
blica Argentina. Las modalidades de expresión artístico-políticas y el modo de 
circulación en Internet. Hipertext.net: Revista Académica sobre Documentación 
Digital y Comunicación Interactiva, 20, 69-85. https://doi.org/10.31009/hipertext.
net.2020.i20.06



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.15832

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
70DOSSIER Rocío Belén Zaldumbide﻿

“Hacer visible lo invisible”: matrices de... [54-70] 

	» Segato, R. (2018). Contrapedagogías de la crueldad. Prometeo.

	» Taylor, D. (2000, junio). El espectáculo de la memoria: trauma, performance y 
política. Latinoamérica: Teatro al Sur, 15, 34-40.

	» Taylor, D. (2016). Hacia una definición de performance. Performancelogía. 
http://performancelogia.blogspot.com/2007/08/hacia-una-definicin-de-per-
formance.html

	» Tordini, X. (2021). Desaparecidos y desaparecidas en la Argentina contemporánea. 
Siglo XXI Editores.

	» Zaldumbide, R. (2018, junio). Volando con la bandada. Aproximaciones a la 
identidad de Las Mariposas A.U.Ge. Revista Lindes. 




