
ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
131TRADUCCIONES 131

	" Kati Röttger
Universidad de Amsterdam, Países Bajos 

k.e.rottger@uva.nl 

https://orcid.org/0009-0004-4272-5912

Traducción:
Alejandra Rondón
Universidad Nacional de las Artes, Argentina  

rondon.ale@gmail.com 

https://orcid.org/0009-0009-6339-758X

Fecha de recepción: 01/02/2025. Fecha de aceptación: 21/04/2025

Resumen

Este artículo propone una relectura del Fausto (1 y 2) de Goethe a través de una 
conceptualización teórica intermedial del teatro y la representación que defiende 
la dimensión histórica de la constitución intermediada de la percepción. Mientras 
que Goethe utiliza la leyenda fáustica para subrayar dos órdenes de conocimiento 
en competencia, por un lado, las maneras románticas, eléctricas y mefistofélicas de 
observar, y por otro, el orden clásico, literario y científico del conocimiento; el grupo 
catalán La Fura dels Baus traslada a la escena contemporánea el conflicto a la era 
digital en su traducción de la leyenda fáustica. 

Palabras Clave

Espectáculo intermedial; Cultura digital; Fura dels Baus; Personificación; Teoría de los medios. 

* [Nota del editor] El artículo original fue publicado en: Röttger, K. (2008). F@ust vers. 3.0: A (Hi)story of Theatre and 
Media. Cultura, Lenguaje y Representación, 6, 31–46. https://www.e-revistes.uji.es/index.php/clr/article/view/31. Una versión 
ampliada del artículo en alemán ha sido publicada en: Röttger, K. (2004). “F@ust version 3.0”: Eine Theater - und Medien-
geschichte”. En C. Balme y M. Moninger (Eds.), Crossing Media. Theater-Film-Fotografie-Neue Medien (pp. 33-54). ePodium 
Verlag. La autora también tiene una versión en inglés que puede proporcionar ante su consulta a través de su correo 
electrónico.

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia  
del teatro y los medios*

Es
te

 tr
ab

aj
o 

es
tá

 b
aj

o 
un

a 
Li

ce
nc

ia
 C

re
ati

ve
 C

om
m

on
s A

tr
ib

uc
ió

n-
Co

m
pa

rti
rIg

ua
l 4

.0
 In

te
rn

ac
io

na
l



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
132TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

F@ust vers. 3.0: A (Hi)story of Theatre and Media 

Abstract 

The article illuminates Goethe’s Faust (1 and 2) by tracing the theoretical conceptua-
lization of an intermedial approach to theatre and performance, and argues for a 
historical dimension to the medial constitution of perception. While Goethe used the 
Faust-legend in his play to highlight two competitive orders of knowledge and media 
by presenting, on the one hand, the romantic, electric, and Mephistotelian ways of 
seeing and, on the other hand, the classic, literal and scientific order of knowledge; 
the Catalan theatre group Fura dels Baus transfer this conflict to the digital age in 
their remediation of the Faust-legend on the contemporary stage. 

Keywords

Intermedial; Performance; Digital Culture; Fura dels Baus; Embodiment; Media Theory

 
Sabía que podría ser la luz no la luz de la luna 

que comenzara a iluminar la luz del día 
y la luz de las velas, sabía sabía que vi 

la luz del relámpago,
la vi encenderse, me dije que debía debía debía tener esa 

luz, 
y que hice oh lo que hice además fue que dije

Vendería mi alma hasta el fin aunque sabía 
sabía 

que la luz eléctrica era toda verdad [...]
¡El Doctor Fausto enciende la luz!

Gertrude Stein

1.0 Prólogo

Durante su vida, el Dr. Georg Fausten (alrededor de 1480-1540) médico, astrólogo, 
alquimista, “mago y nigromante” (Benz, 1964, p. 3) formó parte de la historia de los 
medios a través de sus prácticas mágicas: su habilidad para manipulación del fuego, la 
bola de cristal y otros medios que utilizaba para predecir el futuro. Las historias que 
se contaban acerca de sus hazañas dieron origen a la leyenda de Fausto, transmitida 
en innumerables adaptaciones y que permanece activa hasta hoy. Fausten propor-
ciona numerosos puntos de partida en el análisis de la historia de los medios ya que 
aquellos relatos orales sobre Fausto (aproximadamente cuarenta años después de su 
muerte) se transformaron en historias escritas que fueron más tarde publicadas por 
el tipógrafo Spies en Frankfurt/Main como el folletín Historia von D. Johann Fausten en 
1587.  Gracias a la incipiente tecnología tipográfica, el libro se diseminó rápidamente 
—después de la Biblia fue el segundo libro más leído en Alemania— llegando a Ingla-
terra, donde formó parte de la historia del teatro a través de la adaptación que realizó 
Christopher Marlowe en 1604. Este autor inició una larga tradición de adaptaciones 
dramatúrgicas, representaciones teatrales y teatro de marionetas las que doscientos 
años más tarde inspiraron a Goethe en su adaptación poética (1790-1831). Posterior 
a Goethe, el material de Fausto se adaptó reiteradas veces en literatura, teatro, artes 
visuales, música1, ópera, ballet, cine y televisión.   

1 Ver Wegner (1962).



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
133TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

1.1 Reflexiones preliminares acerca de la Teoría de los Medios

Existe una cuestión inherente en toda historia y perspectiva teórica de los medios 
que reside en la formulación de una definición útil y aplicable de los medios. La 
literatura actual revela, por un lado, un uso equivalente a los conceptos utilizados 
para la tecnología y los medios. Por otro lado, la literatura evidencia una indepen-
dencia de diversos medios y géneros artísticos; o más bien, una correlación más o 
menos efectiva de sistemas de señales inherentes en cada representación simbólica. 
Esta situación dificulta la distinción entre dispositivos, manifestaciones artísticas y 
medios. De acuerdo a Joachim Paech, el problema central en las investigaciones sobre 
el campo de la intermedialidad se debe a que la presentación de una forma artística 
en otra; por ejemplo la presentación de una novela devenida en filme, es solamente 
la transferencia de contenido2 de un medio a otro. Por lo tanto, la distinción entre 
las definiciones entre manifestaciones artísticas y medio se torna difusa debido a la 
poca precisión comprendida por los conceptos de medio o medialidad y que áreas 
incluyen (Paech, 1998, p. 17). La mayor dificultad reside en el hecho de que “no puede 
observarse al medio como tal ya que sólo aparece en la materialidad creada por el 
medio” (1998, p. 23). 

Mientras que Paech resuelve este problema al desarrollar una teoría intermedial de 
la transformación3, que se basa implícitamente en el concepto de forma de Niklas 
Luhmann (1986, pp. 6-5), el filósofo alemán Sybille Krämer expande el enfoque4 
estructuralista e histórico-mediático de Marshall McLuhan al sostener que “los medios 
funcionan como ventanales: cuanto más transparentes son, mejor desempeñan su 
función” (Krämer, 1998a, p. 74). 

De este modo, reformula la conocida máxima de McLuhan de que el contenido de un 
medio es siempre otro medio (McLuhan, 1964, p. 8)5. Sin embargo, a la vez, Krämer se 
opone a las denominaciones de medio y forma efectuadas por McLuhan –una crítica 
que se basa en la observación del concepto de medio de Luhmann que desactiva y 
suspende cualquier significado por la capacidad del medio de adoptar las formas que 
él mismo atribuye. Así mismo, de acuerdo a Krämer (1998a, p. 77), el punto de vista 
teórico-sistémico tácitamente reposa sobre la distinción semiótica entre significado y 
significante, que inevitablemente conduce a toda investigación teórico-medial sobre 
el lenguaje de la materialidad hacia a un callejón sin salida. En consecuencia, Krämer 
sugiere un procedimiento en dos etapas para definir un medio con mayor eficacia. 
Por un lado, este procedimiento consiste en distinguirlo del concepto de significado/
significante; por otro, de la noción de instrumento mecánico. La ecuación un tanto 
simplista de medio y mensaje es modificada por la autora siguiendo los postulados 
filosóficos sobre escritura de Derrida (écriture), que la condujeron a la conclusión de 
que si no puede existir una lengua por fuera de su habla, escrita o gestual porque 
ambas dejan huellas, entonces “El medio no es simplemente el mensaje, sino, más 
bien, la huella del medio inscripta en el mensaje” (Krämer, 1998a, p. 81). Aún más, 
con el objetivo de comprender mejor la dimensión instrumental de los medios –que 
adquiere una particular importancia cuando los medios se conciben originalmente 
como medios técnicos– Krämer distingue entre “‘herramientas’, entendidas como 
instrumentos técnicos” (1998a, p. 84) y “‘dispositivos’, considerados como medios 

2 Ver Paech (1998, p.15). Para un debate sobre cambio de medios ver Balme (1999, p. 154). 

3 “Las “transformaciones” son formas de diferenciación que operan durante la transferencia de una forma a otra, de 
modo tal que aquella que es menos avanzada se torna en el medio de una forma más desarrollada” (Paech, 1998, p.23).

4 McLuhan (1964) define al medio como aquello que se utiliza para ampliar el mundo sensorial. 

5 Para explicar que el medio es el mensaje, aun cuando el contenido oculta la naturaleza real del medio, McLuhan (1964, 
pp. 8-9) utiliza el ejemplo de la luz eléctrica: la luz permanece como “pura información” sin “un mensaje” cuando no 
ilumina, por ejemplo, las letras en el texto de un aviso comercial, o como la proyección de un filme en la que la superficie 
del film generalmente queda desapercibida.  



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
134TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

técnicos” (p.84). No obstante, Krämer no plantea esta distinción como un diseño 
rector sino que contempla una discontinuidad. Su objetivo primordial es diferenciar 
las funciones: la tecnología entendida como una herramienta es un aparato que ahorra 
esfuerzo (aumenta la eficiencia), mientras que entendida como un dispositivo tiene 
la capacidad de crear mundos artificiales. Fundamentalmente, para esta autora, en 
la función de “creación de mundos reside la importancia productiva de la tecnología 
de los medios” (p. 85). 

1.2. Reflexiones teóricas de los medios en el teatro

La definición de Krämer es importante para un análisis teórico de los medios teatrales 
en la medida que contribuye a aclarar la cuestión de la medialidad en el teatro que 
hasta la fecha permanece pendiente6. Es notable, por ejemplo, que, aunque en su 
ensayo sobre comunicación y teatro, Joachim Fiebach identifica similitudes estruc-
turales entre el teatro y otros medios (recientes) desde una perspectiva histórica, en 
última instancia, priva al teatro de su condición de medio: 

Un evento teatral, en cambio, constituye una realidad fundamentalmente diferente 
de un evento mediático. [...] La corporalidad cuasi-fundamentada que determina 
toda actividad teatral crea una situación comunicativa esencialmente distinta y 
media experiencias desiguales a las mediatizadas. [...] Bajo tal circunstancia el 
teatro adquiere una función social irreemplazable –como una actividad inter-
personal inmediata, como un encuentro de cuerpos vivientes que comunican sin 
ninguna maquinaria que los distancie (1998, pp. 162, 167)

Aquí Fiebach parece aplicar un concepto de mecanismo tecnológico-instrumental 
para definir a los medios, que, entre otras cuestiones, excluye los instrumentos de 
creación de mundos que se encuentran vinculados al cuerpo humano, tales como 
la voz o la articulación gestual; por lo tanto termina excluyendo al teatro de forma 
automática7. Petra Maria Meyer (1997, p. 115) propone a “los estudios teatrales como 
estudio de los medios”, especialmente dado que no se encontraría disponible un 
conjunto de recursos que puedan usarse para un análisis intermedial en el campo 
de los estudios de medios. Al igual que Paech, recurre a la semiótica8 para intentar 
definir una “teoría general de las transformaciones mediales”. Por lo tanto, la autora 
parcialmente sustenta la premisa que una “perspectiva pluri-medial” inmanente de 
los estudios teatrales es la más adecuada para un “modelo genuino de los estudios 
de los medios”. Su enfoque virtualmente destruye la fundamental “differentia specifica 
que distingue al teatro de otros medios” (Meyer, 1997, p. 120) al conceptualizar de 
forma teórica los rasgos distintivos de una representación teatral pluri-medial usando 
un modelo textual extendido de écriture9. Al asignar un modelo teórico-literario a un 
análisis del teatro, Meyer convierte todo medio que opere en el teatro en literatura, 
y, de este modo, neutraliza su potencial en una diferencia material con el resultado 
que el teatro termina definiéndose como un medio basado en texto. 

6 Ver las explicaciones más recientes acerca del tema en Chapple & Kettlebell (eds.) (2006).

7 Esta definición limitada de los medios conduce a aseverar que “las culturas orales no son mediales porque en su caso 
el encuentro corporal no está mediado por un dispositivo” (Fiebach, 1998, p. 103), lo cual ubica el comienzo de la corres-
pondencia entre los elementos estructurales del teatro y los medios a finales de la Primera Guerra Mundial y a la amplia 
difusión de medios de imagen electrónicos. 

8 Comparar Zima (Ed.) (1995). 

9 Comparar, entre otros: Barthes, R. (1953) El grado cero de la escritura; Derrida, J. (1972) Escritura y diferencia; Kristeva, J. 
(1974) El placer del texto.



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
135TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

1.3. Hacia una intermedialidad del teatro

Aplicada al teatro, el concepto de medios de Krämer aporta explicaciones termino-
lógicas que permanecen inciertas en los debates teóricos pero sólo si se considera al 
teatro como “un dispositivo para crear mundos artificiales” (1998a, p. 85). 

Sin embargo, este enfoque no hace posible el reconocimiento del estatuto medial del 
teatro, o de las relaciones intermediales entre las constelaciones sígnicas específicas 
del teatro a las que nos referiremos a continuación. Por empezar, sostengo que no 
es la especificidad medial del teatro que deja huella en los mensajes teatrales, sino 
más bien, la interrelación de medios múltiples (en constante intercambio) tales como 
gesticulaciones, voz, música o danza. Segundo, el teatro puede integrar una variedad 
de mecanismos técnicos; por ejemplo, el filme o la televisión, con el objetivo de crear 
mundos artificiales y que incorpora sin perder su condición de teatro. En consecuen-
cia, los componentes intermediales del teatro deben analizarse con mayor precisión.   

Si partimos de la premisa de Müller que “un producto medial es intermedial cuando 
transporta la coexistencia multimedial10 de citas y otros elementos en una cooperación 
conceptual cuyas fracturas y dislocaciones (estéticas) abren nuevas dimensiones de 
sensación y experiencia” (Müller, 1998, p. 31), entonces la configuración intermedial 
se convierte en una transferencia estética de un medio sobre otro. Se puede considerar 
la “cuestión fundamental” planteada por McLuhan en cuanto a las condiciones de 
“intercambio y traducción” entre medios (McLuhan, 1962, p. 13), la que es útil para 
restringir el aspecto de traslación en el contexto teatral. Adoptando una perspectiva 
antropológica, McLuhan marca una distinción entre la medialidad de los sentidos 
humanos y aquella de las herramientas técnicas11, en las que se encuentran ciertos 
dispositivos técnicos como la radio. McLuhan sostiene que las traslaciones dinámicas 
no pueden llevarse a cabo entre “las inmensas extensiones de los sentidos” ya que los 
dispositivos técnicos constituyen “sistemas cerrados” (McLuhan, 1962, p.13). Sobre 
todo, para el autor, los sentidos humanos son capaces de transferir experiencias de 
un campo sensorial a otro; por lo tanto, no constituyen sistemas cerrados incapa-
ces de interacción, por el contrario, son configuraciones abiertas e incompletas que 
pueden –por ser racionales– “trasladar todos nuestros sentidos de forma recíproca”. 
De este modo, de acuerdo a los postulados de McLuhan y Müller, existen nuevas 
dimensiones de sensaciones y experiencia en una cooperación intermedial12. En 
cuanto a esto, observo que el teatro se basa en la presencia y el sensorio del cuerpo 
humano, que puede ser capaz de integrar medios secundarios y terciarios; de esta 
forma, funciona como una configuración de transferencias mediales (transposiciones) 
abierta y dinámica que interactúa en su producción y recepción. 

Al mismo tiempo, el teatro es idéntico a aquellos medios13 que organizan sus ele-
mentos estructurales dentro de un proceso en constante dinamismo y que transfiere 
innumerables diferenciaciones en su interior. Cabe destacar que en el modelo de 

10 Para más información sobre teatro intermedial ver: Pavis, P. (1996, p. 222), Diccionario del teatro

11 En el campo de la teoría de la comunicación, comparar la diferenciación realizada por Harry Pross (1973) acerca de me-
dios primarios, secundarios y terciarios: I. Medios primarios: aquellos conectados al cuerpo humano como las expresio-
nes faciales, gesticulación, movimiento, voz, y lenguaje hablado. Los sentidos bastan para transportar y recibir mensajes, 
sin la mediación de mecanismos entre el emisor y el receptor. II. Medios secundarios: respetan los requerimientos de los 
mecanismos / dispositivos / tecnologías para la producción de mensajes: señales, instrumentos ópticos, impresiones, 
tipografía, etc. III. Medios terciarios: comprenden los procesos de mediación que requieren tecnologías electrónicas como 
la radio, teléfono o computadora. 

12 McLuhan utiliza el ejemplo de la lengua para explicar este proceso: “La lengua es una metáfora en el sentido que no 
sólo almacena experiencia sino que la transmite de un medio a otro” (1969, p. 13).

13 Estos, a su vez, incluyen las cuestiones, principios y conceptos desarrollados en el curso de la historia, cada uno en su 
propio contexto. Ver Müller (1998, p. 31).



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
136TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

intermedialidad propuesto por Krämer, se plantea el uso de la metáfora escénica 
como una imagen clave: 

Un medio siempre es precedido por algo que se presenta en otro medio y nunca 
fuera de un medio. Sin embargo, si es este el caso, entonces la intermedialidad es 
un fenómeno fundamental en la esfera de los medios, ya que estos se convierten 
en “objetos epistémicos” únicamente en el momento en que un medio abandona 
el “escenario” y da lugar a otro medio que, a su vez, se convierte en una “forma 
dentro de un medio” (Krämer, 2003, p. 85)

1.4. El teatro como un evento intermedial y de práctica cultural

Definir al teatro como un evento intermedial abre la posibilidad de conceptualizar 
dentro de un esquema único y universal, si se mantiene dentro de una forma abierta 
con todas sus posibles configuraciones; es decir, como un mecanismo o como una 
repetición ritualizada de acciones particulares; como pantomima o representación 
vocal; o como danza o espectáculo multimedial. Un componente significativo de 
este concepto abierto del teatro es el supuesto que “[...] no podemos categorizar a 
las cosas en medios o no-medios” (Krämer, 2003, p. 83), y este postulado me abre el 
camino para agregar mis reflexiones acerca de la intermedialidad en el teatro desde 
tres aspectos importantes: 

Corporalidad: como la función constitutiva del medio 
Lo Performativo: como la función fenoménica de los medios
Intermedialidad: como una condición epistémica de la percepción de los medios

1.4.1. Corporalidad: la función constitutiva de los medios

Los medios no deberían definirse desde una perspectiva esencialista sino que se 
debería partir de la relación forma-medio establecida por Luhmann, entendida como 
un potencial para efectuar una diferenciación y como un repertorio estructurante. 
A partir de esta perspectiva, se puede definir a la medialidad como el potencial para 
establecer una diferencia y una estructura, que se revela en un proceso de transferencia 
de un medio a otro, durante dicho proceso, la neutralidad estética (la imperceptibi-
lidad) de un medio puede desaparecer al volverse una forma: “Lo que cuenta como 
medio y forma, cuando se efectúa una descripción, depende completamente de las 
inquietudes cognitivas y del punto de vista del observador” (Krämer, 2003, p. 84). En 
concreto, el teatro vuelve este proceso perceptible para los espectadores ya que los 
fenómenos visuales y sonoros manifiestan su naturaleza medial cuando se transfieren 
de un medio a otro; por ejemplo, cuando un texto grabado se procesa verbalmente 
por un actor. Lo que resulta decisivo es el acto mismo de transferencia que configura 
y delimita los medios. Este concepto de medialidad ofrece la posibilidad de una pers-
pectiva descriptiva del mundo. El medio se convierte en una figura de mediación que 
no puede ser medida adecuadamente desde conceptos semióticos o técnicos debido a 
que el acto de transposición funciona como una corporalidad en un medio particular. 
La función de la corporalidad es una modificación de la noción de Krämer en la que 
la huella deja una impresión en el mensaje del medio. La corporalidad, a su vez, no 
debería entenderse como lo corporal, sino como la presunción de una forma en el 
sentido de incorporación. En el proceso de transformación de un medio a otro, la 
forma no es un mero recipiente de contenidos; sino que la corporalidad denota una 
alteración o debilitamiento de la corporización durante el acto de transposición. Se 
debe evitar el análisis de los medios desde el sentido secundario de un signo a priori 
(como simple receptáculos de mensajes); tampoco debe entenderse como el sentido 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
137TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

primario de una tecnología a priori (como mensajes en sí mismos); en cambio, debe 
comprenderse desde una perspectiva cultural y antropológica que demuestre: 

[...] como, en un acto de transposición aquello que es transpuesto por los medios 
es, a su vez, co-creado y marcado por los mismos. La idea de “corporalidad” como 
una actividad primordialmente cultural es lo que posibilita la identificación de 
la “transposición” como “constitutiva” en el proceso de entendimiento. (Krämer, 
2003, p. 85)

Al afirmar el rol constitutivo de los medios dentro de la práctica cultural, se garantiza, 
además, la historicidad de los medios.

1.4.2. Lo performativo: la función fenoménica de los medios

La premisa acerca de los elementos performativos de la corporalidad y la transposición 
permite considerar al teatro como un evento en el que ya no existe una mera superficie 
de signos que pueden ser decodificados u ocultarse detrás de un fenómeno, lo que 
deviene en su invisibilidad. Las perspectivas semióticas decodifican y analizan al teatro 
sólo como una forma particular dentro de un sistema (cultural) preexistente que per-
tenece a un registro de existencia distinto dentro de una ontología de dos mundos. Sin 
embargo, un análisis del teatro realizado desde una perspectiva performativa habilita 
que aquellos fenómenos conectados con la naturaleza del significado, como la imagen 
y el habla, sean eventos temporales. De este modo, el teatro se convierte en un medio 
que “fenomenaliza” a través de su capacidad de presentación y accesibilidad para 
los sentidos, y para que esto suceda, se requiere participación. La puesta en escena 
siempre pone “algo” en el escenario que se convierte en “otra cosa” ya que, “los fenó-
menos devienen siempre más enriquecidos que su conceptualización” (Krämer, 2003, 
p. 83). En otras palabras, lo representado preserva el excedente de ese “algo” que se 
representa. La esencia no se invisibiliza u oculta detrás del fenómeno. Por el contrario, 
lo que es esencial se manifiesta en el evento representado. El acto de escenificación 
se vuelve un componente fundamental en el proceso de fenomenalización a través 
de la transposición: “en cada modo de creación, en el acto de traspaso es cuando los 
medios se vuelven accesibles y se revelan” (Krämer, 2003, p. 85). En consecuencia, 
el teatro cumple una función paradigmática para toda teoría de los medios porque 
brinda la escenificación y visualización de una multiplicidad de medios. 

1.4.3. Intermedialidad: como una condición epistémica de la percepción de 
los medios

Como los medios se amplían y escenifican diversas perspectivas en el mundo, y 
debido a que percibimos, comunicamos y reconocemos nuestro alrededor por los 
medios, la medialidad de todo lo existente revela esta perspectiva. Por lo tanto, los 
medios, que cuentan con la capacidad de diferenciar y transponer, no pueden ser 
tratados individualmente porque solo existen en relación con otros medios. Lo mismo 
sucede con el teatro, siendo un evento intermedial, pone de manifiesto y escenifica 
los medios, los vuelve perceptibles. Sólo cuando un medio se vuelve forma y se lo 
transpone a otro medio, se puede transformar en la sustancia de un análisis teóri-
co. Entonces, volvemos a la afirmación de Krämer: “la intermedialidad se convierte 
en una condición epistémica para el conocimiento de los medios” (2003, p. 82). La 
intermedialidad teatral posibilita la percepción de modalidades mediales, dentro de 
las que se comunican lo visible y lo audible, la imagen y el habla. Por consiguiente, 
la percepción es un modo de teatralidad, de la medialidad y parte de las condiciones 
epistémicas para la intermedialidad. 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
138TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

En conclusión, podemos decir que el potencial para la diferenciación que proveen los 
medios –que se basa en la automanifestación de los medios en el proceso mismo de 
diferenciación– no debería interpretarse en términos de la construcción de un sistema 
sino dentro de una práctica cultural. Esta noción se debe a que los medios constituyen 
algo, pero no parten de la nada, construyendo ex nihilo; tampoco pertenecen a sistemas 
cerrados. Los medios producen, reestructuran y escenifican nuevas interrelaciones, 
nuevas perspectivas, y nuevos enfoques del mundo. Poco interesa si consideramos 
que el teatro sea arte o tecnología cultural; lo que resulta de suma importancia para 
una definición del teatro como medio visual es que es un evento temporal. 

2. Fausto Intermedial

En el enorme cuerpo literario que rodea al Fausto se acepta en general que la versión 
de Goethe relata la historia del objeto del conocimiento en la modernidad en busca 
del significado en un mundo externo. La siguiente sección se enfoca en los medios 
y sus representaciones, a la vez que se basa en el contexto teórico que se delineó 
anteriormente. 

Fausto, el hombre renacentista, se aparta de las cuatro ciencias cardinales y de los 
medios clásicos que se utilizan en su enseñanza (principalmente los textos y los ins-
trumentos ópticos)14 y recurre al medio invisible de la magia para saciar su sed de 
conocimiento. Mephistopheles o Mefisto, el diabólico mago, promete un efecto inme-
diato por medio de la magia y augura superar al tiempo y el espacio como un cuasi 
heraldo de la electricidad. De forma fantasmal, Mefisto ubica a Fausto en mundos 
arbitrarios y por momentos sincrónicos, activa mecanismos de proyección, produce 
imágenes fantásticas y apariciones útiles para satisfacer los deseos de sensatez y 
sensualidad de Fausto. Este “espectáculo medial clásico-romántico”15 se lleva a cabo 
en el espacio teatral de representación al que alude el “Preludio” de Fausto I, y que 
cuestiona repetidamente la obra completa (I y II). 

La búsqueda central en Fausto por la veracidad de aquellos contenidos que se encuen-
tran mediatizados se formulan en Geschichte der Medien, por Fassler y Halbach (1998, 
p. 35), que se cuestionan si “todo lo que conocemos resulta de nuestras percepciones 
y de su transformación en conocimiento, además [si] son “construcciones” todo lo 
que poseemos16.

El interrogante de Fassler y Halbach acerca de posibles representaciones simbólicas 
del mundo, así como el estatuto de los medios como garantes de verdad o engaño, 
realidad o ilusión en relación con la (verdadera) toma de conciencia y conocimiento 
es un tema central en Fausto que sigue siendo pertinente hoy en día. Por lo tanto, 
pasaremos a analizar el Fausto de Goethe como un modelo para el teatro intermedial 

14 Comparar el monólogo de Fausto: “[...] ¿Hasta cuándo, ¡ay de mí!, tendré que consumirme en este calabozo? Miserable 
hoyo de pared tenebrosa, en el que a duras penas penetra la grata luz del cielo, y en el que por todo horizonte observo este 
montón de libros roídos por los gusanos y legajos de papel con polvo que llega hasta el techo. No veo a mi alrededor más 
que vidrios, cajas, instrumentos carcomidos, única herencia de mis antepasados. ¡Y eso es un mundo, y a eso se le llama 
mundo! ¿Y aún preguntas por qué el corazón late con inquietud en tu pecho? [...]” (Goethe, 1952, v. 398-411). 

15 En el siglo XVIII surgió un renunciamiento a la maquinaria tipográfica e industrial. La contra-reacción romántica fa-
voreció el descubrimiento de la electricidad como un medio instantáneo y no-lineal. Comparar Stafford (1998, p. 201 y 
siguientes).

16 Es una cuestión que Fausto se pregunta cuando ve las señales del macrocosmos en el libro de Nostradamus, que lo deja 
insatisfecho ya que es “la imaginación humana y no el Ser en sí mismo” (Trunz, 1998, p. 517). Fausto: “¡Cómo se mueve 
todo en la obra del universo! ¡Cómo todas las actividades viven y obran en consenso! Todas las fuerzas celestes suben 
y bajan, intercambiando entre sí los sellos de oro, y con el rumor de sus alas, de las que la bendición se emite, dirigidas 
incesantes del cielo a la tierra, llenan el universo de inexpresable armonía. ¡Qué espectáculo! Pero, ¡ay!, no es más que 
un espectáculo. ¿Por dónde tomarme de ti, naturaleza infinita? Manantiales fecundos de toda vida, de los que están 
sostenidos el cielo y la tierra, hacia ustedes se dirige el marchito seno; pero brotas a raudales, fecundan el mundo y me 
consumo sin razón” (Goethe, 1952, v. 447-455).



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
139TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

desde la mirada contemporánea de la producción digital teatral F@ust vers. 3.0 (1999) 
realizada por el grupo catalan La Fura dels Baus. En mi análisis, utilizo el modelo 
estructural de visualización (el teatro como una configuración de lo visual) como 
semejante a la percepción (el teatro como un mecanismo de creación de mundos), 
con un especial enfoque en imágenes, escena, aparatos de proyección y tecnología 
digital, con el objetivo de explorar las condiciones intermediales particulares dentro 
del campo teatral. 

3. Fausto en la red: F@ust v. 3.0 (1999)

La compañía de teatro La Fura dels Baus17 convierte el discurso medial del Fausto I y II 
de Goethe en el aspecto central de su producción F@ust v. 3.0 (1999): 

Nuestro Fausto es una lectura realizada por pobladores de fin de siglo, con una 
visión sincrónica del mundo, similar a aquella que se observa cuando se utiliza 
la televisión o canales informáticos para relacionarse con el mundo [...]. En suma, 
estos moradores se encuentran inmersos en un lapso de la modernidad en el que 
nace Fausto, posiblemente nuestro gran hermano. (F@ust v. 3.0 programa de obra)18

La compañía crea un espectáculo intermedial visual y acústicamente acentuado con 
una radical adaptación del texto19 por medio de fragmentaciones, actualizaciones y 
reducciones que nos traslada a la historia de los mecanismos de extensión de sentidos: 
“el pacto de sangre con la tecnología, el torturador innegable en épocas pasadas, tanto 
industrial o preindustrial” (notas del programa de obra) ahora dentro de la contem-
poraneidad digital. En este sentido, el grupo denomina al proyecto “Teatro digital” 
(notas del programa), espectáculo en el que sintetizan texto, música, video clips, 
internet, efectos lumínicos, actores y objetos. Durante sus veinte años de recorrido 
escénico, la compañía no había utilizado teatros convencionales, pero para esta obra 
necesitaron la perspectiva y el punto de vista de un auditorio en el que se observa el 
espectáculo desde el arco del proscenio: 

Es el espectador que, desde su asiento, debe descifrar, dentro de sí mismos [sic], 
la trascendencia del mito de Fausto, que vendió su alma al diablo. Un espectador 
acostumbrado al living de su casa, al formato televisivo y a la enorme variedad de 
canales que se les ofrece, ahora puede hacer un recorrido de su propia tragedia 
doméstica. El cambio de canal es realizado por LA FURA. (F@ust v. 3.0)

La tragedia doméstica se despliega a lo largo de la travesía de Fausto dentro del mundo 
tecnologizado y se desencadena con el pacto con Mefisto - una tragedia que ya no 
está basada en la dualidad del conocimiento racional y fantasmagórico, tampoco en 
la búsqueda por la percepción real y la superación de la fantasía y el engaño; sino 
que se basa en “[...] el excedente de información: la información fragmentaria que 
crea la alucinación del conocimiento absoluto, el vértigo de un conocimiento falso, un 
enciclopedismo a escala mundial”, esta idea se ocupa de la inseparabilidad del cono-
cimiento fáctico y la fantasmagoría, y “[...] todo un complejo de novedades que nos 
llevan desde la Galaxia de Gutenberg hasta nuestra era virtual” [programa de la obra]. 

Como resultado, el grupo no separa los mundos virtuales del escenario y el mundo de 
la pantalla de proyección, aunque el ordenamiento espacial de los espectadores apela 

17 Para más información sobre la historia de la compañía ver Ingenschay (1994).

18 Programa de la obra F@ust v. 3.0, publicado por La Fura dels Baus, Barcelona, 1998.

19 Gretchen, por ejemplo, abre la primera escena del encuentro entre Margarita y Fausto con la frase: “Tiene fuego?” 
(originalmente: “Hermosa señorita, ¿me atreveré a ofrecerle mi compañía y mi brazo?” (Goethe, 1952, v. 2605-2606)).



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
140TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

deliberadamente a una confrontación de ambos mundos. Sin embargo, no existe una 
cuarta pared imaginaria (la ventana que brinda la visión a un espacio ilusorio) para 
separar el escenario y el auditorio, sino que el escenario abierto se presenta envuelto 
en una gran oscuridad que abarca el auditorio20 y revela una enorme pantalla digital 
separada en ocho segmentos rectangulares, lo que por momentos crea una imagen 
de video compacta y otras veces se muestran fragmentos o secuencias emitidas a 
diferente velocidad, o bien proporciona destellos de imágenes de los actores que 
aparecen dentro de segmentos que se abren a modo de puertas. 

Uno de los puntos más destacados de la pantalla intermedial y de la composición 
teatral es la secuencia en la que Gretchen se convierte en asesina: se exhibe una secuen-
cia en video de Gretchen, de su madre cuando ingiere una bebida antes de dormir 
(el líquido corre por la pantalla, se mezcla con “sangre” y un bebé sumergido).  Las 
secuencias de video se alternan en alta velocidad mientras Fausto y Mefisto producen 
sus diálogos y parecen integrados en la pantalla aunque uno de ellos permanece de 
pie en el escenario y el otro en uno de los segmentos detrás de la pantalla; sus voces 
se amplifican por micrófono, que junto a la música forma un argumento lineal que 
acompaña a las imágenes que cambian, se funden y se contrastan. 

Se observa también el uso de la ironía en ciertas referencias a los dispositivos de la 
ciencia mecanicista y empírica pero, además, a los de la era electrónica y digital que 
tienen lugar en el escenario e indican que la representación negocia una confrontación 
entre dos sistemas de conocimiento y percepción a modo de una historia de los medios 
sincrónica y diacrónica. Una variedad de aparatos mecánicos y eléctricos que incluye 
una computadora simulando una herramienta del estudio de Fausto son parte de un 
componente temático de la estética escénica: una rueda de molino rotatoria dentro 
de una jaula de Faraday. Especialmente, la iluminación aparece como un símbolo de 
la “luz de la razón” paradójicamente deformado por medio del uso de una luz siste-
máticamente tenue con linternas y, en algunos casos, con el empleo específico de un 
foco que cubre los rostros y que alcanza los cuerpos sólo parcialmente. Wagner, por 
ejemplo, usa una lámpara de casco que se alimenta con una manivela en el momento 
que hace alarde de su fe en el conocimiento al recitar una letanía de la digitalización 
“0-1-0-1-0-1-0” alabando a “la vida digital”. Wagner queda literalmente en la oscuridad 
si se consume su afán de encender la luz de su lámpara. 

El monólogo del conflicto interno de Fausto: “Ay, dos almas habitan en mi pecho” (v. 
1112) se introduce con una imagen que interpreta su intento de suicidio como resul-
tado de la desesperación ante el rostro de la era de la electricidad y la imposibilidad 
de racionalizarla en la época que acontecía (en el 1800); en la obra, el actor coloca un 
cable alrededor de su cuello y la “jaula” es expulsada violentamente desde debajo de 
sus pies. En simultáneo, el Requiem de Mozart acompaña a la imagen de una gigan-
tesca lamparita eléctrica proyectada en la pantalla, mientras que el fondo se llena 
de una infinidad de cabezas con aspecto rígido. Al comienzo, Fausto se encuentra 
colgando delante de la imagen, pero en el momento en que la lamparita explota, cae 
al escenario y comienza su monólogo y un foco proyecta su sombra de forma cónica 
en la pantalla de fondo. Sólo el pacto con Mefisto le quita a Fausto su desesperación 
y conflicto interno, esto se muestra por medio de un cruce intermedial del uso de 
internet y teatro, en especial para la aflicción de Fausto, por medio de un aislamien-
to de la visión y la separación de la ilusión. La proyección concluye introduciendo 
sufrimientos aún mayores: 

20 Después del ingreso del DJ, la escena se muestra en total oscuridad de la que aparece un rayo de luz que sobrevuela y 
se eleva como la órbita de un cometa, pero rápidamente se transforma en el haz de luz de la linterna que Fausto sostiene 
en su estudio en el momento que es impulsado al escenario a través de una especie de rueda de molino rotatoria dentro 
de una jaula de Faraday [Fragmento de la obra].



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
141TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

La travesía comienza, y aquí La Fura propone uno de los grandes desafíos de la 
obra. Los espectadores comienzan a perder contacto con sus asientos, se sumer-
gen en realidades más allá del escenario. A través de recursos visuales, la acción 
ahonda en un juego electrónico en el que se puede operar un estómago, formar 
parte de una lucha visual entre Dios y el Diablo por medio de joysticks y otras 
posibilidades. (F@ust v. 3.0)    

La lucha entre Dios y el Diablo, entre lo “divino” y el “ojo mágico” ya no sucede en 
favor de un (ilusorio) observador distante (sentido de aislamiento visual) como garante 
de un conocimiento objetivo. En cambio, se aborda el enredo de Fausto “en la Red” 
y se hace más obvio en el ámbito simbólico del escenario más que en la pantalla. 
Luego del encuentro de Gretchen con Fausto, una red enorme cae del emparrillado y 
es atada rápidamente al piso del escenario abriendo a la mirada de los espectadores 
el juego amoroso en el jardín entre Martha, Mefisto, Fausto y Gretchen. Las sombras 
de los cuatro personajes aferrándose a la red se agrandan en el muro digital, que 
ahora aparece como un doble de la red. Por lo tanto, el deseo de sensatez y sensua-
lidad de Fausto se hace visible en una imagen que no solamente atrapa a todos los 
personajes en igual medida, sino que además cancela completamente la separación 
de la proyección y la ilusión. Fue Baudrillard, en El éxtasis de la comunicación, quien 
caracterizó el efecto de pantallas digitales y, a su vez, el de las redes:   

En lugar de la tendencia reflexiva del espejo y el escenario existe una superficie 
antirreflectante, una superficie inmanente, en la que las operaciones pueden 
desplegarse: la llana superficie operacional de la comunicación. Algo cambió, y el 
periodo faustiano, prometeico (quizás edípico) de producción y consumo da paso 
a la era “proteica” de las redes, al área narcisista y proteica de las conexiones, los 
contactos, la contigüidad, el feedback y la interfaz generalizada que acompaña 
al mundo de la comunicación. [...] De a poco, una lógica del “disco [rígido]” ha 
reemplazado a una lógica subjetiva de posesión y proyección. Ya no hay fantasías 
de poder, velocidad y adquisición que se unan al objeto en sí sino en su lugar hay 
una táctica de potencialidades [...] (en Fiebach, 1998, p. 132) 

Fausto atrapado “en la Red” transmite una erotización tangible de la adquisición del 
conocimiento que “cuestiona el acceso tradicional al espacio visual y a nuestro apego 
habitual a un “punto de vista” desde una comunicación inmediata y telesensorial” 
(de Kerckhove, 1997, p. 166). 

El teatro crea un mundo virtual21 que captura el mundo generado computacional-
mente en una imagen y la transporta a otra forma simbólica más allá del espacio de 
la ilusión. El teatro de La Fura dels Baus trabaja hacia una imagen telesensorial en 
una interacción sinestésica con la estructura de datos, una superficie inmanente, el 
obstruido punto de fuga mental de un espectador imaginario. No obstante, debido 
a las leyes de inercia y gravedad que existen también en el escenario, la producción 
detiene la velocidad del flujo de información en la pantalla por medio del reflejo: el 
proiecere (proyectil) y el reflectare (curva) funcionan en oposición y el tiempo de retraso 
(delay) ejerce su efecto en la percepción de los espectadores que ya no presencian la 
“acción y reacción” simultánea, que es el modo habitual de operatoria de los medios 
electrónicos o digitales22. De este modo, es la función del escenario la que opera 
entre el muro digital y el auditorio, detiene la inmensidad de imágenes al integrarlas 
a su propia velocidad mecánica en lugar de excluirlas. Ahora bien, el logro de este 
procedimiento anula simultáneamente la función del teatro burgués como un espacio 

21 Comparar con Artaud: “Es que la alquimia y el teatro son, por así decirlo, artes virtuales y no llevan su finalidad -o su 
realidad- en sí mismos” (1958, p. 48).

22 Ver McLuhan (1964).



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
142TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

de ilusión artificial ofrecido en un orden lineal de representación. En este caso, el 
teatro no es el entorno de la rivalidad de aspectos mediales primarios, secundarios 
o terciarios sino que los integra bajo la modalidad de una transposición intermedial. 

Luego que Fausto queda ciego, el proceso de transposición intermedial desemboca 
en una imagen final. Sobre la gran pantalla, las cabezas (faustianas) que emanaban 
en la escena del suicidio reaparecen mientras Fausto gira rápidamente en una placa 
metálica dentro de la “jaula” que está fija a un eje central perpendicular sobre el 
escenario. Esto tiene un efecto de completa disolución de un punto asegurado de 
visión ilusoria. Nuevamente, suena un fragmento del Réquiem de Mozart pero las 
cabezas no reflejan la perspectiva de los espectadores - en su lugar, se agrandan cada 
vez más mientras aumentan su velocidad y avanzan, fuera del punto de fuga central 
y hacia los espectadores, como si la posición sublime en la que se estiliza la visión 
en un punto espiritual de (auto)conciencia distanciada fuera simultáneamente la 
ubicación de un agujero negro.



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
143TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

	# Bibliografía

	» Artaud, A. (1958). El teatro y sus dobles. Grove Press.

	» Benz, R. (ed.) (1964).  Historie von D. Johann Fausten. Reclam.

	» Dekerckhove, D. (1997). Touch versus Vision. Ästhetik neuer Technologien. En 
W. Welsch (ed.) Die Allmacht des Ästhetischen (pp. 137-168). W. Fink Verlag. 

	» Dieck, A. (ed.) (1958). Goethe über den Faust. Vadenhoeck & Roprecht.

	» Fassler, M. y Halbach, W. (eds.) (1998). Geschichte der Medien. W. Fink Verlag.

	» Fiebach, J. (1998). Kommunikation und Theater. En Keine Hoffnung, Keine Ver-
zweiflung: Versuche um Theaterkunst und Theatralität (pp. 85-181). Vistas Verlag. 

	» Goethe, J. W. (1952). Faust Parts One And Two. Encyclopaedia Britannica Inc. [Vo-
lumen XXXXVII. Traducción de George Madison Priest].  https://archive.org/
details/faustpartsoneand030333mbp/page/n7/mode/2up

	» Helbig, J. (ed.) (1998). Intermedialität. Theorie und Praxis eines interdisziplinären 
Forschungsgebiets. Erich Schmidt-Verlag.

	» Ingenschay, D. (1994). Strategien der Chaosbewältigung: Zur Mythopoiesis 
der Gewalt in Noun der katalanischen Theatregruppe La Fura dels Baus. En G. 
Ahrends y H-HJ. Diller (eds). Chapters from the History of Stage Cruelty (pp. 129-
152). G. Narr. 

	» Kircher, A. (1671). Ars magna lucis et umbrae.

	» Krämer, S. (1998a). Das Medium als Spur und Appara. En Medien, Computer, 
Realität. (pp. 73-94). Suhrkamp. 

	» Krämer, S. (1998b). Zentralperspektive, Kalkül, Virtuelle Realität: Sieben The-
sen über die Weltbildimplikationen symbolischer Formen. En G. Vattimo y W. 
Welsch (eds.). Medien – Welten – Wirklichkeiten (pp. 27-38). W.Fink. 

	» Krämer, S. (2003). Erfüllen Medien Eine Konstitutionsleistung? Thesen Über Die 
Rolle Medientheoretischer Erwägungen Beim Philosophieren. En S. Münker; A. 
Roesler y M. Sandbothe (eds). Medienphilosophie – Beiträge zur Klärung eines 
Begriffs. Fischer Taschenbuch Verlag.

	» La Fura dels Baus (1998). F@ust v. 3.0 [Programa de la obra de teatro]. 

	» Liesgang, P. (1992). The Historic Development of the Laterna Magica with a 
Condenser Lense from The Art of Mirror Writing with only one Lense without 
Mirror. En Central-Zeitung für Optik und Mechanik, 43(5), 79-81.

	» Luhmann, N. (1986). Das Medium der Kunst. Delfin, 7(1), pp. 6-15. 

	» Mcluhan, M. (1962). The Gutenberg Galaxy. The Making of Typographic Man. Uni-
versity of Toronto Press.

	» Mcluhan, M. (1964). Understanding Media. McGraw Hill. 

	» Meyer, P. M. (1997). Theaterwissenschaft als Medienwissenschaft. Forum Mo-
dernes Theater, 12(2), 115-131.

	» Michelsen, P. (1962). Fausts Erblindung. Deutsche Vierteljahrschrift, 36, 26-35.

	» Müller, J. E. (1998). Intermedialität als poetologisches und mediengeschichtli-
ches Konzept. En J. Helbig. (ed.). Intermedialität. Theorie und Praxis eines inter-
disziplinären Forschungsgebiets (pp. 15-30). Erich Schmidt-Verlag. 



ISSN 1669-6301
doi: 10.34096/tdf.n41.17035

telondefondo /41 (enero-junio, 2025) 
144TRADUCCIONES Kati Röttger, Alejandra Rondón 

F@ust vers 3.0: Una (hi)storia del... [131-144] 

	» Münz, L. (1934). Die Kunst Rembrandts und Goethes Sehen. Verlag Heinrich Keller.

	» Panofsky, E. (1927). Die Perspektive als «symbolische Form» in Vorträge der Bi-
bliothek Warburg, vol. 4 (pp. 258-330). Teubner. 

	» Paech, J. (1998). Mediales Differenzial und transformative Figurationen. En 
J. Helbig, (Ed.). Intermedialität. Theorie und Praxis eines interdisziplinären Fors-
chungsgebiets (pp. 15-30). Erich Schmidt-Verlag. 

	» Pross, H. (1973). Medienforschung. Habel.

	» Schramm, H. (1996). Karneval des Denkens. Akademie Verlag.

	» Schöne, A. (Ed.) (1994). Goethe. Sämtliche Werke, vol. 7. Deutscher Klassiker Ver-
lag.

	» Schott, K. (1671). Magia Universalis.

	» Stafford, B. M. (1998). Kunstvolle Wissenschaft. Aufklärung, Unterhaltung und Nie-
dergang der visuellen Bildung. Verlag der Kunst.

	» Stein, G. (1949). Dr. Faustus Lights the Light in Last Operas and Plays. (pp. 89-118). 
BOA Editions. 

	» Trunz, E. (ed.) (1998). Goethe: Faust. C.H. Beck.

	» Wegner, W. (1962). Die Faustdarstellungen vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. 
Verlag der Erasmus Buchhandlung.

	» Zima, P. V. (Ed.) (1995). Literatur intermedial: Musik – Malerei – Photographie – 
Film. Wissenschaftliche Buchgesellschaft.




